
II. ОБЗОРЫ 

 

150

II. ОБЗОРЫ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Г.В. ХЛЕБНИКОВ  
 

СПЕЦИФИКА ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ 
В ФИЛОСОФСКОЙ ТЕОЛОГИИ АНТИЧНОСТИ 

 
Проблема гуманитарного знания 

 
Специфика гуманитарного (собственно, «человеческого», от 

слова homo – человек) знания в философской теологии Антично-
сти, как кажется, до сих пор специально не тематизировалась в на-
учном дискурсе, хотя сам вопрос гуманитарного знания ставился 
неоднократно и в разных аспектах (2). Под гуманитарными, как 
правило, понимаются такие знания, которые относятся к человеку, 
человеческому фактору; репрезентируют аспекты человеческой 
активности, ориентированные на понимание, развитие и самораз-
витие субъекта, самого человека, его нравственности, эстетических 
вкусов, духовных, интеллектуальных и познавательных способно-
стей с целью, обычно, формирования активной и внутренне бога-
той личности, человека-творца, созидающего материальные и  
духовные ценности, культуру. Поэтому гуманитарная культура,  
по современным представлениям, обращена, главным образом,  
на человека, вовнутрь его, на формирование человеческого в чело-
веке, а также на совершенствование межличностных отношений и 
гуманизацию, адаптацию социальной и природной сферы к его по-
требностям. 

Суммируя, можно сказать, что гуманитарное знание – это 
знание человека, о человеке, через человека, для человека, с точки 
зрения человека и с помощью не столько физических, сколько ког-
нитивных, духовных и ментальных способностей человека; это, 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

151

собственно, знание человека, субъекта, размерности которого, та-
ким образом, не просто накладываются на познавательный процесс 
и его результат – знание, но и сами тематизируются как сущест-
венные в этом подходе. При этом в данных границах следует, по-
видимому, различать познание человека как экзистенциально су-
ществующего индивида и психического, а также социального су-
щества, с одной стороны, и такого специфического вида гумани-
тарного знания, в котором когнитивные и духовные процессы 
являются существенными и необходимыми предпосылками и усло-
виями обретения последнего, – с другой. В качестве примера пер-
вого можно привести психологию, второго – философию.  

Однако гуманитарное знание в Античности имело ряд осо-
бенностей, некоторые из которых – с точки зрения автора, наибо-
лее существенные – и будут рассмотрены в данной статье. 

 
Связь с трансцендентным 

 
Важной особенностью гуманитарного дискурса эллинов, в 

том числе философско-теистического, была принципиальная от-
крытость всему новому, допущение как рациональных, так и ирра-
циональных (сверхъестественных) явлений и их причин, объектив-
ное рассмотрение разных, в том числе взаимно противоречащих 
или параллельных, версий каких-либо явлений или событий (3). 

Именно через интеллектуально-духовное развитие человека и 
эстетику осуществлялась, главным образом, связь философии с 
культурой как своим основанием. Цивилизация эллинов основыва-
лась на культуре своего времени, органично вырастала из нее,  
сохраняя как свою гуманистическую направленность, так и базо-
вые культурные ценности. Причиной этого, по-видимому, не в  
последнюю очередь были сбалансированные отношения между  
рациональным и сверхрациональным (божественным): понимание 
ограниченности возможностей первого и необходимости постоянно 
учитывать фактор существования последнего, также континуально 
присутствующего и действующего не только в человеческой  
жизни, но во всем Космосе. Сомнения в этом не было даже у скеп-
тиков. 

Считая ум и его аналоги лучшим, высшим и божественным 
началом в человеке, собственно человеческим по преимуществу, 



II. ОБЗОРЫ 

 

152

эллины в то же время видели в других психических качествах че-
ловека необходимые структурные элементы внутренней жизни лю-
дей, которые при правильном использовании умножают духовные 
силы последних. Само же разумное начало в человеке (нус – ум) 
понималось шире, чем сейчас, оно включало в себя и другие про-
явления сознательной и психической жизни человека, являясь ча-
стью души (также рассматривалась как божественная), при этом 
собственно ум (рационально-логическое ядро) считался органом 
связи с божественным началом. Последнее мыслилось как всеоб-
щий номотетический упорядочивающий и масштабирующий прин-
цип, благодаря которому, собственно, и становились возможными 
всеобщая связь явлений и познание на принципе «подобное позна-
ется подобным», так что гносеология и онтология оказывались 
внутренне взаимосвязанными при приоритете последней.  

Таким образом, гуманитарная специфика античной философ-
ской теологии оказывается имманентно-онтологически связанной 
как с богословием, так и с экстантной религией, так что собственно 
гуманитарное в эминентном значении этого термина проявляло 
себя в виде божественного не только в официальных и обществен-
ных культах, а также культуре антиков, но и, прежде всего, самом 
человеке. Поэтому, в том числе, атеистическое и арелигиозное соз-
нание кажутся немыслимыми в Античности, когда Бог понимался 
как создатель (в том или ином смысле), промыслитель и правитель 
как всей Вселенной, так и человека с частицей божественного в 
нем (как бы она ни называлась).  

 
Гуманитарное и научное знание в Античности 

 
Однако особенностью не только всего гуманитарного, но и 

научного знания в Античности является имманентная внутренняя 
связь с религией и теологией – философская теология не является 
здесь исключением. Поэтому, наверное, можно с определенным 
основанием говорить и о существенной гуманитарно-теологиче-
ской компоненте в эпистеме.  

Креативным примером рефлектированной внутренней связи 
философии, теологии и науки в Античности является деятельность 
пифагорейской школы, детально рассмотренная в этом аспекте в 
книге Г. Небелсика (15), которому и целесообразно здесь последо-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

153

вать. Ученый пишет, что уже первоначальный интерес пифагорей-
цев к небу и движениям звезд, как и вавилонян, был направлен на 
обнаружение божественного принципа, открывающегося в наблю-
даемых феноменах. Реальным и важным было не то, что видимо; 
реальность неба и земли составляла невидимая сущность, прояв-
лявшая себя в манифестациях природы. Для пифагорейцев такой 
божественной сущностью, которая одновременно была реальным и 
составляла содержание тайного знания пифагорейского культа, бы-
ло число. В сочинении Тиано «О благочестии» говорится, что, по 
Пифагору, все возникает («рождается») согласно числу, так как в 
нем – «первый порядок, по причастности которому и в счислимых 
вещах устанавливается нечто первое, втрое и т.д.». А Гераклид 
Понтийский сообщает, что, по Пифагору, даже «счастье заключа-
ется в знании совершенства чисел», т.е. число оказывается онтоло-
гическим условием и основанием существования как физического, 
так и морального, гуманитарного порядка мира.  

Аристотель, рассматривая учение пифагорейцев, также при-
знавал, что среди начал всего существующего «числа от природы 
суть первое». Тут можно добавить, что только ХХ век, в котором 
были созданы компьютеры, отображающие все объекты, события и 
процессы реальности в числах (двоичном коде), практически под-
твердил пифагорейское положение: все есть число. Таким образом, 
следует добавить, мир уже тогда мог интерпретироваться как чи-
словая последовательность, математический алгоритм или код, но-
уменально описывающий то, что феноменально люди восприни-
мают органами чувств. 

Поскольку для пифагорейцев оно было реальностью реаль-
ности, более реальным, чем она сама, число объединяло все суще-
ствующее в мистическое единство, соединяло небесные тела одно с 
другим и связывало их с землей и ее элементами. Число было су-
тью медицины и музыки, первая лечит тело, а последняя – душу, 
оно было сущностью единства и различия, объединяло все измере-
ния и аспекты бытия, как природные, так и человеческие. Культо-
вый поиск тайн внутреннего различия и гармонии всей реальности 
посредством числа необходимым образом объединял Бога, душу и 
природу в единое целое. Начала науки начали возникать, пишет 
Небелсик, когда природа стала рассматриваться как постоянный 
коррелят цифровой программы (15, с. 11). Она возникла как слу-



II. ОБЗОРЫ 

 

154

чайность, второстепенный эффект поиска единств и различий, рас-
крываемых в скрытых числах и соотношениях, которыми связаны 
Бог, природа и самость человека. Знать природу и числа, стоящие 
за ее манифестациями, значит знать Бога; «наука» была ради рели-
гии. Прокл, излагая это учение, пишет: «Математические науки 
были изобретены пифагорейцами для вспоминания (анамнесис) о 
божественном; с их помощью как образов они стремились перейти 
к божественным началам; как говорят те, кто занимается исследо-
ванием пифагорейских учений, они возводили (ανεισαν, возможно, 
и «посвящали») к богам и числа, и фигуры» (Plat. Theol., I, 4). Ко-
нечно, сама возможность науки существовала объективно и рань-
ше. Но только в Греции она впервые была реализована и, что сим-
волично, именно в связи с божественным: сочетание последнего с 
рационально-логическим мышлением оказалось поразительно эв-
ристичным и продуктивным. 

Пифагорейцы практиковали свой культ посредством наблю-
дения небес. Они пытались вникнуть в смысл движения небесных 
тел и отношений между ними, поскольку последние были явными 
проявлениями божества, которое проникало и в человека. Раскрыть 
секреты звезд – значило познать тайны собственного существова-
ния; проследить движения небесных тел – значило познать универ-
сум, в котором пойманы все души и с которым они могут иденти-
фицироваться настолько, насколько они его знают. Таким образом, 
исследовать небеса значило партиципировать культовой космоло-
гии. Созерцать значило быть абсорбированным в высшую реаль-
ность божественного, которая проявляется в небесных гармониях и 
раскрывается в соответствующих числовых соотношениях и вели-
чинах. Ведь только стремление к истине «приближает людей к Бо-
гу». Научное наблюдение, таким образом, становилось религиозно-
мистическим созерцанием, путь познания природы – линией бого-
познания. Поэтому изучать звезды (считавшиеся божествами) для 
пифагорейцев значило погружаться в душу универсума и стре-
миться к сердцу Бога. Видеть мистические паттерны и слышать там 
отраженную музыку, напеваемую божественными небесными те-
лами: Луной, Солнцем и планетами, которые настроены соответст-
венно интервалам между ними, – значило ощущать единство бытия 
и быть в гармонии со всей реальностью. 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

155

А составить уравнения движения небесных тел посредством 
чисел значило декодировать само Божество. Числами небесные та-
инства редуцировались в термины человеческого понимания и та-
ким образом низводились на землю. Этим способом формулы, от-
ражавшие отношения небесных тел, но, в первую очередь, 
охватывавшие содержание культовых таинств, оказывались одно-
временно отношениями универсальной реальности и могли пони-
маться вне культовых практик. Таким образом, доктрины веры, от-
носившиеся к секретам универсума, благодаря науке постепенно 
становились достоянием всех, но не с равной глубиной и полнотой 
постижения. Земля интерпретировалась как сферическое тело, 
плывущее в пространстве, а вокруг нее на пропорциональных рас-
стояниях двигались Луна, Солнце и пять планет; «космос», кото-
рый позднейшие пифагорейцы описывали как «царство регулярно-
го движения», окружался сферой звезд. Как сообщает Платон, эти 
интервалы между орбитами небесных тел обозначались числами, 
взятыми из двух геометрических прогрессий: 2, 3, 4, 8 и 1, 3, 9, 27 
соответственно. Луне приписывалось число 1, Солнцу – 2, Венере – 
3, Меркурию – 4, Марсу – 8, Юпитеру – 9, Сатурну – 27. Эти серии 
чисел 1, 2, 3, 4, 8, 9, 27 казались достаточно разумным отражением 
расстояний различных тел от Земли и, одновременно, они соответ-
ствовали требованию, согласно которому числовые расстояния ме-
жду небесными телами должны рефлектировать вид математиче-
ской гармонии, которую репрезентируют эти пропорции. Тем 
самым числа предписывали структуру реальности. 

Поскольку небесные движения отражали гармонию чисел, 
постольку интервалы между небесными телами продуцировали со-
ответствующие звуки. Согласно сообщению Плиния Старшего (ок. 
23–79 гг. н.э.), знавшему пифагорейскую космологию, звук, соот-
ветствующий расстоянию между Землей и Луной, был целым, ме-
жду Землей, Луной и Меркурием – полутоном, Меркурием – Вене-
рой – полутоном, Венерой – Солнцем – равен полутора тонам, 
Солнцем – Марсом – тону, Марсом – Юпитером – полутону, Юпи-
тером – Сатурном – полутону и, наконец, Сатурном – Зодиаком 
(сферой неподвижных звезд) – полутора тонам. И как числа, при-
писанные небесным телам, соответствовали известным прогресси-
ям, так и эти тона соответствовали пифагорейской шкале: С, D, Eb, 
E, G, A, Bb, B, D. Числа и музыка, сами по себе божественные, 



II. ОБЗОРЫ 

 

156

транслировали божественность небес на землю, где души, возно-
сящиеся в культовом созерцании, убеждались, что они тоже по-
гружаются в божественное (15, с. 13). Таким образом, Бог, конст-
руируя и упорядочивая мир на основе числовых закономерностей, 
последовательностей и алгоритмов, одновременно творил и удиви-
тельную по мощи и красоте музыку, так что весь разумный и боже-
ственный Космос являет собой еще и постоянно звучащий музы-
кальный мегаконцерт связанных гармоническими отношениями 
небесных тел. Теологическое, природное и человеческое, таким 
образом, здесь гармонично взаимосвязаны и едины.  

Тем не менее иерархически и субстанциально специфической 
философско-теологической разновидностью гуманитарного знания 
в этом подходе является как понимание центрального и системооб-
разующего положения концепции Бога и божественного в фило-
софском дискурсе антиков, так и осознание ее (концепции Бога и 
божественного) специфической онтологической функции в по-
следнем, а именно – формирование рациональности (в вышеэкс-
плицированном значении) Космоса в целом и каждой его части, 
включая человека и его мышление в частности, а также понимание, 
в первую очередь, Космоса, звезд, планет как живых и божествен-
ных существ – со всеми вытекающими отсюда последствиями. В 
силу этого познание природы мира оказывается познанием не 
инертной и мертвой, а по-своему живой, рациональной и мысля-
щей реальности либо сотворенной Богом, либо самого Бога в бес-
конечно многих и разных аспектах их существования. Отношение к 
природе в Античности поэтому было принципиально иным: все 
предстояло перед человеком или «машиной Бога», сделанным Им, 
или самим Богом, разновидностью Божественной реальности. С 
этим же связана, вероятно, ориентированность на чистое мышле-
ние как на наиболее близкое к божественному. Отсюда также уве-
ренность в его истинности, когда результаты логичных и часто 
длительных рассуждений признаются совпадающими с реальным 
положением вещей, что, например, с очевидностью подтвержда-
лось геометрическими доказательствами, метод которых перено-
сился или экстраполировался затем на философию, теологию и 
другие науки.   

 
 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

157

Креативность сизигии философии, 
теологии и науки в истории 

 
И это обладающее огромным эвристическим потенциалом 

понимание мироустройства существовало тысячелетия, направляя 
и стимулируя, по-видимому, развитие Запада. Еще гениальные соз-
датели науки Нового времени Кеплер, Галилей, Декарт, Лейбниц, 
Ньютон неоднократно отмечали – и в экзальтированных выраже-
ниях – идею о рациональной конструкции Космоса и божественной 
природе математического характера мира.  

Возникновение современной науки также было связано с об-
ращением ученых XIX в. к пифагорейско-платоновской традиции, 
когда идея существования в мироздании разумных сил появляется 
в работах физиков и математиков, особенно в процессе разработки 
математически сложных релятивистских и квантовых теорий. Об 
этом пишут П. Планк, А. Зоммерфельд, В. Гейзенберг, А. Эйн-
штейн, М. Борн, П. Дирак, Ю. Вигнер (подчеркнувший парадок-
сальность выдающейся роли математики в естественных науках), 
Г. Минковский, Ф. Клейн, Д. Гильберт, Н. Бурбаки, у которых час-
то фигурирует выражение Платона о том, что Бог является геомет-
ром, а природа оказывается лучшим математиком, чем человек. 
В. Гейзенберг прямо указал, что «еще в пифагорейской школе была 
установлена взаимосвязь между религией и математикой, которая с 
того далекого времени оказывала сильнейшее влияние на челове-
ческое мышление, и что пифагорейцы впервые осознали творче-
скую силу математики» (цит. по: 1, с. 343). 

Эта парадигматическая черта сохранялась в европейской 
науке (не только гуманитарной!), по меньшей мере, до конца эпохи 
модернизма: А. Эйнштейн и П. Дирак (1902–1984) еще верят, хотя 
по-своему, в Бога (Эйнштейн в 1929 г. на вопрос о его верованиях 
ответил: «Я верю в Бога Спинозы, который проявляет себя в гар-
монии всего сущего, но не в Бога, который заботится о судьбе и 
действиях людей»), а один из крупнейших ученых современности, 
парализованный инвалид С. Хокинг (р. 1942 г.), спрошенный о том 
же, – уже нет («Лично я полагаю, что природа обошлась своими 
силами»). Хотя, необходимо заметить, его мнение разделяется да-
леко не всеми современными учеными, правомерно указывающи-
ми, в частности, на антропный принцип как феноменальный аргу-



II. ОБЗОРЫ 

 

158

мент в пользу существования разумного плана создания и развития 
Вселенной.  

Эйнштейн в статье «Религия и наука», опубликованной в но-
ябре 1930 г., пишет знаменитые слова: «Я утверждаю, что космиче-
ское религиозное чувство является сильнейшей и благороднейшей 
из пружин научного исследования. Только те, кто может по досто-
инству оценить чудовищные усилия и, кроме того, самоотвержен-
ность, без которых не могла бы появиться ни одна научная работа, 
открывающая новые пути, сумеют понять, каким сильным должно 
быть чувство, способное само по себе вызвать к жизни работу, 
столь далекую от обычной практической жизни. Какой глубокой 
уверенностью в рациональном устройстве мира и какой жаждой 
познания даже мельчайших отблесков рациональности, проявляю-
щейся в этом мире, должны были обладать Кеплер и Ньютон... Лю-
ди такого склада черпают силу в космическом религиозном чувст-
ве. Один из наших современников сказал, и не без основания, что в 
наш материалистический век серьезными учеными могут быть 
только глубоко религиозные люди». Таким образом, религиозное 
чувство, по мнению великого физика, является креативным побу-
дительным мотивом в ментальности и психике даже самых гени-
альных ученых, относится к высшей и важнейшей части внутрен-
него мира человека. В конце жизни, в письме к М. Соловину  
1 января 1951 г., он писал то же самое, следуя великой традиции: 
«Я не могу найти выражения лучше, чем "религия", для обозначе-
ния веры в рациональную природу реальности... Там, где отсутст-
вует это чувство, наука вырождается в бесплодную эмпирию...». 
Эллины, тем не менее, были последовательнее и не считали только 
верой то, что может быть увидено и рассчитано как в плане строе-
ния Космоса, так и пережито в личном опыте индивидов, а именно 
факт существования Божественной реальности. 

В статье «Эволюция физической картины природы» 
П. Дирак, много занимавшийся вопросами религии и теологии в 
конце жизни, что побудило его адаптировать более теистическую 
позицию, пишет, что природе присуща та фундаментальная осо-
бенность, что самые основные физические законы описываются 
математической теорией, аппарат которой обладает удивительной 
силой и красотой, но: «Почему природа устроена именно так? На 
это можно ответить только одно: согласно нашим современным 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

159

знаниям, природа устроена именно так, а не иначе. Мы должны 
просто принять это как данное. Ситуацию, вероятно, можно было 
бы описать, сказав, что Бог является математиком очень высокого 
ранга и что он при построении Вселенной использовал математику 
высшего уровня» (цит. по: 1, с. 345). Таким образом, как философ-
ско-теистическая картина мира с описывающим ее математическим 
аппаратом, так и человек как органическая часть первой сущест-
венно продолжают пониматься в парадигме древнегреческого ин-
тегрального подхода, когда все эти структурные элементы рас-
сматриваются как взаимосвязанные. 

 
Триалог как способ философствования в Античности 
 
Генерирование гуманитарного знания в философской теоло-

гии осуществлялось не только посредством логических рассужде-
ний одного индивида, но и диалогического общения философст-
вующих между собой, а также – с духовными трансцендентными 
сущностями, в том числе с Абсолютом-Богом как высшей и пре-
дельной Реальностью. Поэтому следующей особенностью этого 
вида гуманитарного знания является встречная или даже опере-
жающая активность этих Последних, без которой становится не-
возможным Их сколько-нибудь адекватное познание. Важную роль 
в этом процессе познания-общения (которое может быть и скры-
тым: как несознаваемым, так и спрятанным от человека) играют 
также воображение и креативность познающего, который должен 
конструировать новые языковые, понятийные и символические 
формы для выражения получаемого в познании-коммуникации с 
Божественным ключевого опыта. В отличие от негуманитарного, 
сциентистского познания, этот тип философского постижения мо-
жет осуществляться как при обычном научном аттитюде бесстра-
стности исследователя, так и вдохновляться, в терминах Платона, 
энергиями земного или небесного Эрота. Тем самым обеспечивает-
ся получение знания, которое недоступно при иных, например по-
зитивистских, подходах. В то же время следует, наверное, под-
черкнуть, что этот вид философско-теологической эпистемы не 
является результатом интерпретации исследователя, а уже содер-
жится в опыте познания в виде общезначимых для людей образов, 
символов и смыслов, которые могут быть оттуда извлечены и пе-



II. ОБЗОРЫ 

 

160

реданы другим лицам для самостоятельного понимания и разъяс-
нения. И в этом, по-видимому, следует видеть один из моментов 
единства гуманитарного содержания философской теологии в Ан-
тичности для всех участников данного дискурса. 

Спецификой богопознания как божественно-бесконечного 
является также возможность принципиального многообразия раз-
ворачиваемых смыслов и атрибутов, которых относительно Абсо-
люта в принципе, согласно Спинозе, может быть бесконечное ко-
личество. Таким образом, античный философский диалог, когда 
касался метафизических сущностей, был не столько диалогом, 
сколько, по меньшей мере, триалогом – он всегда, вероятно, проте-
кал при участии своего «объекта», который по своей сущности не-
измеримо больше не только любого предмета, но и человеческих 
субъектов, участников беседы, и активно, хотя и далеко не всегда 
осознанно для последних (тем не менее Сократ часто отмечает 
присутствие Божества), постоянно принимал в нем участие, по-
видимому, индуцируя в их сознании мысли, относящиеся к знанию 
о своей природе и трансцендентном.  

 
Философия и гуманитарное знание 

в Античности как пайдейя 
 
Спецификой гуманитарного знания в философской теологии 

Античности является также то, что она была частью (и высшей) 
системы образования – пайдейи, имея своей задачей изменение и 
развитие человека (тела и души) к лучшему и высшему, большей 
адаптации человеческого существа к вызовам динамически изме-
няющегося и постоянно усложняющегося мира, а также возвыше-
ние человеческой природы к сверхчеловеческому, которое понима-
лось как полу- и божественное состояние. Поэтому, можно ска-
зать, гуманитарное знание этого времени не только теоцентрично 
(естествознание было таким же), не только включает в себя науч-
ную компоненту с расширенной рациональностью, но и аскетич-
но – в античном значении этого термина. Оно инкорпорирует опре-
деленные психологические, ментальные и духовные практики, 
ускоряющие и интенсифицирующие как когнитивное, так и духов-
ное развитие человека, поскольку существовало убеждение о тес-
ной и плодотворной связи этих двух последних качеств человече-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

161

ской природы между собой. А это предполагает и объясняет тес-
ную связь философии с религией. Не только «Руководство» Эпик-
тета и все его беседы, но, например, и 12 книг записок «Самому 
себе» императора на троне, Марка Аврелия, были интенсивными 
письменными упражнениями для ума и души.  

У Эпикура, как и у стоиков, также существовала специальная 
техника абсорбции учения школы, важным элементом которой яв-
ляется запоминание и постоянное обдумывание ее основных док-
трин: «Обдумывай же эти и подобные советы днем и ночью, сам с 
собою и с тем, кто похож на тебя…». Цель занятий философией 
заключается в обретении безмятежности, благодаря которой дости-
гается уподобление Богу, и в приобретении «бессмертных благ» – 
ведь обладание ими делает человека ни в чем не похожим на 
«смертных», т.е. похожим на бессмертных (богов), хотя и в смерт-
ном существовании. Основным фокусом гуманитарной жизни ан-
тичного человека была религия, и философы не были здесь исклю-
чением. Так, по мнению Эпикура, мудрец должен преклонять 
колени перед богами и быть благочестивым (D.L., X, 133). Дирк 
Оббинк в своей статье «Все боги истинны у Эпикура» (16) на осно-
вании тщательного анализа текста работы Филодема «О набожно-
сти» показывает, что для основателя Сада реально существовали 
не только все боги, признанные в Греции, но еще и другие. Более 
того, Оббинк доказывает, что в программу философа входил также 
проект соединения его теологических взглядов с этическими и гно-
сеологическими (16, с. 218–221).  

Сам Эпикур не только исполнял все предписания, относя-
щиеся к религии, но и друзей увещал делать то же самое: ходил в 
храмы, молился, участвовал во всех сакральных церемониях и 
празднествах, совершал жертвоприношения.  Это может показаться 
странным, учитывая трансцендентность и автаркию богов в его 
системе. Тем  не  менее требование их почитания – не только необ-
ходимая дань традиции и социальным условиям – с целью избе-
жать возможных конфликтов, которые сделали бы достижение 
блаженства невозможным, но и, возможно, форма выражения бла-
годарности богам, которые своим образом жизни дают людям наи-
лучший пример того, как  надо жить, и непрерывные атомные эма-
нации которых имманентно структурируют субстанцию мира. 
Кроме того, как говорит Филодем, и это основное, принося жертвы 



II. ОБЗОРЫ 

 

162

богам и «нисколько не смущая самих себя мнениями относительно 
тех богов, которые являются прекраснейшими и возвышеннейши-
ми... смертная природа может жить, клянусь Зевсом, с уподоблени-
ем Зевсу, как это ясно» (фр. 387, Узенер).  

Но опять-таки наиболее известны (а может быть, и эф- 
фективны) эти психотехники, позже ставшие обязательными для 
внутренних кругов философских школ и высших представителей 
элит – и не только – у пифагорейцев.  

Прием членов своего Союза Пифагор проводил тщательно, 
лично изучая склонности и дарования кандидатов. Пользуясь сек-
ретами физиогномики, он всматривался им в лица, надеясь узнать 
способности духа и глубинные основания характера; заставлял 
прохаживаться перед собой, старался угадать по походке и неволь-
но принимаемым позам привычки и «наклонности души» (эти ме-
тоды отчасти абсорбированы и развиты современной психологией). 
Если человеческий материал казался подходящим, кандидатов до-
пускали к дальнейшим тестам, которые продолжались уже не ме-
нее двух, а иногда и пять лет. Все это время неофит подвергался 
суровым испытаниям, которые включали в себя различные воздер-
жания, «практику в добродетелях», особенно «добродетели друж-
бы», и даже пытку «огнем и железом» – чтобы узнать способность 
кандидатов переносить боль для участия в инициирующих мисте-
риях Союза. Им также предписывалось сохранять все эти годы аб-
солютное молчание – разрешалось слушать беседы и лекции, но 
нельзя было ни задавать вопросы о непонятном, ни комментиро-
вать услышанное, – доктрины братства неофитам следовало запо-
минать наизусть. Целью этого запрета было «научиться размыш-
лять, разучиться болтать», ведь «что самое сильное? Мысль», 
таким образом, через совокупность внешних правил и предписаний 
(молчание и запоминание) интенсифицировалась работа мышления 
и тем самым осуществлялось внутреннее уподобление человека 
Божеству, которое, как считали в Античности, именно мыслью 
контролирует материальные процессы и управляет Космосом. Уче-
ники не могли, кроме того, лицезреть самого Пифагора или вхо-
дить в его жилище. Этот низший класс послушников назывался 
«акусматиками» («слушающими») и «экзотериками» («внешни-
ми»), в отличие от полноправных членов братства, которые имено-
вались «эзотериками» («внутренними») и «математиками» («знаю-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

163

щими»). Как для первых, так и для последних авторитет Пифагора 
считался непререкаемым. 

Психотехника пифагорейцев, составлявшая важнейшую гу-
манитарную часть их философской теологии, включала в себя 
приемы развития умственных способностей: памяти, интуиции, 
наблюдательности, способности к рефлексии, анализу и предвиде-
нию. Ее основу составляет ежевечерний, после возвращения домой, 
и ежеутренний экзамен сознания, при котором человек, обычно 
лежа в постели, – в уме как бы «просматривает» прошедший (вече-
ром) день, пытаясь вспомнить все детали происшедшего, задавая 
самому себе вопросы: «Что я сегодня сделал? Чего не сделал из 
должного? Какие поступки заслуживают осуждения и требуют рас-
каяния? Каким следует радоваться?» (4, с. 330). Естественно, дан-
ную процедуру можно распространить и на предшествующие дни, 
недели и годы. Аналогично по этой же схеме они старались пред-
видеть все основные события предстоящего дня (дней, недель и 
т.д.) утром. 

Ямвлих еще подробнее описывает эту психотехнику, подчер-
кивая, что пифагорейцы практиковали запоминание стихов Гомера 
и Гесиода «для исправления души» и обращали особое внимание 
на упражнение памяти, стремясь сохранять в ней все, чему они не 
только обучались, но и о чем говорили. Для этого пифагореец еже-
дневно не вставал с постели до тех пор, пока не перебирал в памяти 
и не вспоминал все случившееся накануне. С этой целью он мыс-
ленно пытался восстановить то, что он сказал или услышал, начи-
ная с самого начала, например, припоминая, какое приказание, 
встав после сна, отдал домашним, затем что было сразу за этим, 
потом что еще позже, и так восстанавливал в памяти и оценивал 
свои последующие слова и поступки. Вспоминал также, кого пер-
вым он встретил, выйдя из дома, кого второго и что было сказано с 
ними сначала, что потом, и что еще позже. Точно таким же образом 
принадлежавшие к союзу философы вспоминали и о других собы-
тиях, стремясь последовательно восстановить в памяти все слу-
чившееся за день в том порядке, в каком происходили эти события. 
Если свободного времени после сна было больше, пифагореец пы-
тался припомнить таким же образом, что произошло позавчера. 
Эффективность этих упражнений Ямвлих считает настолько высо-
кой, что именно на их счет относит не только появление в Италии 



II. ОБЗОРЫ 

 

164

огромного количества философов, поэтов и законодателей, но сам 
расцвет страны, которая благодаря Пифагору и его методу «стала 
называться Великой Грецией» (9, 103). Принимая во внимание уль-
тимативную важность «человеческого капитала», вновь открытую 
современной наукой, это замечание не следует считать риториче-
ским преувеличением. Кроме того, развитие памяти имело, видимо, 
также сакральное значение, состоящее в воспоминании (анамнеси-
се) протобытия и знаний души еще до ее изгнания с небес и паде-
ния в тело.  

Можно предположить, что благодаря многолетним упражне-
ниям в таком «припоминании» человек мог развить в себе абсо-
лютную память, мгновенно восстанавливая в уме события любого 
предшествующего отрезка своей жизни, а обращая эту же технику 
вперед и развивая прогностическую интуицию, – в деталях предви-
деть (и, возможно, тем самым отчасти продуцировать) события как 
ближайшего, так и отдаленного будущего. 

В Пифагорейском союзе существовали также точные и крат-
кие правила, организующие и направляющие не только сознание, 
но и всю жизнь человека к сверхцели – блаженному существова-
нию «в теле» и достижению сверхчеловеческого состояния после 
смерти, «восстановлению богоподобия». Все предписания дели-
лись на две части: служащие подготовке («очищению») тела и 
предназначенные для совершенствования ума, расположения его к 
восприятию высших истин и прямой связи с божественным миром, 
ведь «прежде следует стать человеком, а затем уже Богом». Перед 
началом применения собственно «очищающих» правил пифаго-
рейцы рекомендовали почтить «бессмертных богов» молитвой, 
распространяя это положение на все случаи жизни, т.е. перед нача-
лом любого дела следовало словами или хотя бы мысленно обра-
титься за помощью и благословением Божества. От них это прави-
ло перешло в пословицы и поговорки практически всех 
европейских народов (ср. «без Бога – ни до порога»).  

Кроме почитания богов следовало оказывать подобающее 
уважение «родителям и родственникам, тем, кто поближе», так как, 
по мнению пифагорейцев, родители являются для нас как бы  
аналогами высших божеств, а демоны, или низшие божества, по-
добны «почтенным родственникам». Интересно, что эти два прави-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

165

ла почти буквально повторяют заповеди Библии: почитание Бога и 
родителей.  

В качестве отличительной особенности всей системы антич-
ной пайдейи философских школ следует подчеркнуть ультиматив-
ное значение активности самого обучающегося, от которого требо-
вались не только абсорбция и ассимиляция знаний, но и интен-
сивная работа над развитием своих духовных, интеллектуальных, 
психических и физических качеств, без чего был немыслим про-
гресс в занятиях философской теологией, alias, философией.  

 
Элементы физического и этического катарсиса 

и аскезы в теозисе человека 
 

Основные принципы очищения тела традиционно сконден-
сированы в правила, предписывающие воздерживаться от чрево-
угодия, распутства, гнева и чрезмерного сна. Пифагореец Клиний, 
впадая в гнев, играл на лире: «Я укрощаю себя», – говорил он в та-
ких случаях. Провозглашается необходимость умеренности во 
всем: пище, напитках, занятиях гимнастикой, расточительности и 
даже бережливости. Так, запрещалось употреблять в пищу мясо, 
бобы, матку; сам Пифагор довольствовался медом с хлебом, ово-
щами и рыбой. О сексе этот мудрец говорил так: «Похоти уступай 
зимой, не уступай летом; менее опасна она весной и осенью, опас-
на же во всякое время и для здоровья нехороша». Тем не менее сам 
философ был женат (на критянке Теано) и имел детей: сына Телав-
га и дочь Мию (согласно Суде, еще Мнесарха и Аригноту; называ-
ют и других детей). 

Ни в коем случае нельзя было давать склонить себя к «злу», а 
«в слове и деле» нужно руководствоваться, по Пифагору, принци-
пом справедливости. Сохранились и другие максимы, регулирую-
щие поведение пифагорейца. Кроме прямого, эти положения имели 
еще особый, тайный смысл, а также служили для опознания пифа-
горейцами друг друга. Например, «сердца не есть» значило «не 
подтачивать душу заботами и страстями», запрет есть бобы, внеш-
ней формой напоминающие мужские тестикулы, мог иметь, среди 
других значений, указание на воспрещение орального секса (позже 
строго осуждаемого также христианством) и т.д. 



II. ОБЗОРЫ 

 

166

Человеку необходимо развивать в себе чувство дистанциро-
вания от всех земных благ: разумно пользоваться богатством, а в 
случае его потери – стойко переносить бедность. Как очищение 
души способствует созданию «светоносного тела», так постепенное 
отрешение от всего земного, в свою очередь, приучает человека к 
невещественному и бестелесному, логично ведет к «окрылению 
души», наступлению экстатических состояний прямой связи с 
высшими, «божественными» мирами, из которых к людям прихо-
дят озарения и глубокие интуиции.  

«Золотые стихи» на ионийско-аттическом диалекте Пифагора 
(5, с. 154) в поэтических выражениях описывают конечный резуль-
тат психотехнических практик не только как знание божественного 
и человеческого. Достигший совершенства в этой жизни член Пи-
фагорейского союза после своей телесной смерти обретает бес-
смертие и становится «солнечной пылью» или даже демоном, 
сверхчеловеческим существом, вышедшим из круга воплощений и 
переходящим, таким образом, на следующий, онтологически более 
высокий уровень существования: …Тело ж свое как покинешь, – в 
эфир воспаришь ты свободный и будешь бессмертен как бог, уж 
смерти и тлению чуждый. 

Тем самым еще раз обосновывается убеждение о важности 
внетелесного существования как энтелехиального для человека. 
И.Ю. Петер в своем комментарии к «Золотым стихам» отмечает, 
что представление о том, что душа добродетельного человека по-
сле смерти может перейти в эфир, было широко распространенным 
в Античности (Верг. Энеида, 6.640–641; Пропер. Элегии, 3,18.31–
34; Цицер. О государстве, 6.14.14–16.16). Исследовательница также 
возражает на сомнения в пифагорейском происхождении этих за-
ключительных строк ввиду того, что после завершения земной 
жизни ничего не говорится о реинкарнации – центральной концеп-
ции пифагореизма, указывая, что душа, очистившись и став совер-
шенной, уходит из круга перевоплощений, тонко заключая, что 
«Золотые стихи» написаны именно с целью начертать «путь из-
бавления» от последних (5, с. 155).  

   Таким образом, сущностно кристаллизировавшееся в пифа-
гореизме философское мышление, органично объединяющее в себе 
как гуманитарные аспекты с аскезой, так и мистические тайны ор-
физма с точной математикой и онтологией числовых отношений, 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

167

стало в некотором отношении началом и будет – в положениях 
Гиерокла – завершением античной философии и теологии.  

 
Философская пайдейя Стои 

 
В дальнейшем эти психотехники, обладающие феноменаль-

ным гуманитарным потенциалом, развивались и дополнялись в 
других философских школах, достигнув особой утонченности в 
духовных упражнениях стоиков, которые неоднократно анализиро-
вались учеными. Одной из последних работ в этой области являет-
ся статья Элен Бузаре (10), которая, основываясь, главным образом, 
на идеях П. Адо, подвергла анализу и систематизировала менталь-
ные и духовные практики Стои. Как представляется, в них особен-
но явно репрезентированы гуманитарные аспекты последних. Ис-
следовательница рассматривает схему изменения и развития 
личности, реализовываемую стоиками посредством особых духов-
ных упражнений (askesis), которыми они располагали – наряду с 
теоретической философской доктриной (дискурсом), – подобно 
всем другим эллинским школам философии. Сохранилась работа, 
написанная Мусонием Руфом (Musonius Rufus), в которой разли-
чаются две основные категории стоических упражнений: во-
первых, специальные экзерсисы для души, которые, в свою оче-
редь, подразделялись на два вида: а) состоящие в постоянном со-
хранении в уме фундаментальных доктрин школы, направленных 
на развитие иного, чем общепринятое, отношения к вещам. Для 
этого стоики требовали от своих последователей заучивать доктри-
ны школы в виде коротких положений, логически связанных друг с 
другом; б) состоящие в проверке чистоты намерений, т.е., можно 
заметить, философские положения используются для развития ума 
как высшей части души. Далее этот аспект разъясняется еще под-
робнее. Во-вторых, имелись также особые упражнения для души и 
тела, целью которых было привыкание к холоду, жаре, голоду, 
простой еде и некомфортабельному ложу. Благодаря этому тело 
ученика становится нечувствительным к боли, вследствие чего ду-
ша также укрепляется и становится смелой, дисциплинированной и 
готовой к действиям.  

Бузаре ограничивается исследованием первой категории уп-
ражнений, отмечая в то же время, что нельзя недооценивать цен-



II. ОБЗОРЫ 

 

168

ность и второй, так как очевидно, что трудно противостоять опре-
деленным видам желаний, если человек никогда не покидал удоб-
ный и надежный дом или же привык к дорогой пище и роскошной 
одежде. Пьер Адо, несмотря на отсутствие прямых источников, 
сделал приблизительную реконструкцию способа, которым пользо-
вались cтоики в углубленных размышлениях, отделив «письменное 
размышление» от ментального. Он показал, что первое было уже 
само по себе спиритуальным упражнением, особенно у стоиков 
периода империи. Эти последние советовали своим ученикам, пи-
шет Бузаре, денно и нощно припоминать свои доктрины с помо-
щью суммирующих обзоров, составленных из запоминающихся 
афористичных максим. Учеников, по-видимому, просили вести 
собственные ежедневные записи, используя имеющиеся обзоры в 
качестве моделей и стартовых точек. Примером этого, по мнению 
исследовательницы, являются «Размышления» Марка Аврелия 
(121–180), в которых римский император формулирует для самого 
себя стоические положения. При этом, считает Бузаре, недостаточ-
но просто перечитывать слова – важно постоянно переформулиро-
вать доктрины и высказывания, которые провоцируют действия 
определенного характера. По-настоящему важен, по ее мнению, 
способ написания, обращение к самому себе. «Письменная медита-
ция» (углубленное размышление) не является кратким обзором, 
чем-то похожим на математическую формулу, которую можно чи-
тать и механически применять всегда, когда захочется. Ее целью 
является не решение абстрактных и теоретических вопросов, а соз-
дание ситуации, в которой человек ощутил бы необходимость вес-
ти жизнь стоика. Именно поэтому, считает Бузаре, Марк Аврелий 
так часто повторяет одно и то же разными способами. Исследова-
тельница считает эту форму упражнения типично стоической, за-
мечая, что ее практиковали в течение столетий, так что, например, 
Шефтсбери своими «Упражнениями» («Askemata») все еще репре-
зентирует в XVIII в. эту же традицию.  

Медитация (углубленное внимание и размышление) является 
одной из форм развития ума. Медитировать – значит обучаться 
обостренному вниманию к каждому отдельному действию, мысли 
или ощущению, которые могут иметь место в самый момент их 
появления. Чтобы развить эту способность, необходима трениров-
ка. Тем не менее ментальная форма медитации была крайне рас-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

169

пространена в Античности – стоик Клеанф, например, имел обык-
новение обличать себя вслух; но она могла быть и молчаливой: так, 
Сократ практиковал ее, застыв стоя, тогда как Эпиктет в такой мо-
мент предпочитал прогуливаться (Discourses III, 14, 1–6). Медита-
ция в стоической традиции часто включала в себя, пишет исследо-
вательница, «внутренние диалоги» и могла практиковаться в любой 
момент, когда требовалось подвергнуть экзамену какое-либо «впе-
чатление». Она также не исключает, ссылаясь на Адо, возможности 
существования даже особых техник контроля за дыханием, целью 
которых было развитие концентрации и помощь уму в фокусиро-
вании на внутренних диалогах. Стоики открыли и разработали раз-
личные виды медитации, но никогда не создали таких ее техник, 
которые могли бы сравниться с буддистскими практиками. Тем не 
менее гуманитарная направленность всех рассмотренных стоиче-
ских практик, составлявших обязательную часть философских 
практик школы, не вызывает сомнения. 

Понятие метемпсихоза, крайне похожее на буддистскую кон-
цепцию реинкарнации, было хорошо известно в Древней Греции, 
возможно, предполагает Бузаре, после того как оно было перенесе-
но из Индии через Фракию около VI в. до н.э. Бузаре приводит ряд 
психотехник (например, «возврат», «жезл Гермеса»), с помощью 
которых стоики «очищали», развивали, гармонизировали и подчи-
няли ум, «малый божественный логос» человека, космическому 
Логосу с целью как оптимизации экзистенциальной траектории 
первого, так и повышения онтологического уровня его наиболее бо-
жественной части, т.е. опять-таки фокусировались на человеке.  

Так как, далее, все страсти возникают из прошлого и будуще-
го, то представляется необходимым концентрироваться исключи-
тельно на крошечном моменте настоящего, чтобы, в конце концов, 
исходя из него, достичь разновидности космического сознания, т.е. 
элиминирующим индивидуальность образом вчувствоваться в 
оживляемый «всемирным разумом» Космос и соразмерно всеохва-
тывающему закону Космоса называть каждый миг своего бытия 
благим. Подобное теономное терапевтическое воспитание, очевид-
но ориентированное на всеобщий божественный закон, не только 
создает еще один философский стиль жизни, но и, по-видимому, 
выращивает новый тип личности, адаптированный к жизни как на 
Земле, так и выше. 



II. ОБЗОРЫ 

 

170

Специфика философского аристократизма  
в Античности 

 
Специфический гуманитарный заряд имел также аристокра-

тический характер античной философии, который, по-видимому, 
понимался и определялся не столько генетической детерминиро-
ванностью (которая не отрицалась, а всегда подчеркивалась там, 
где имела место) к высшему ценностному мышлению или влияни-
ем общества и среды, сколько исключительными усилиями самой 
личности, которая не благодаря, а вопреки всем обстоятельствам 
должна была преодолевать как внешние условия, так и теневые 
стороны своего характера, сознательно превращаясь с помощью 
философской теологии из рядового жителя человеческого города в 
полубожественного сверхчеловека и космополита – гражданина 
великого и божественного Космоса. Примерами этого могут слу-
жить не только аристократ Гераклит, отказавшийся ради филосо-
фии от царского звания, или плебей Сократ, по собственному при-
знанию физиономисту Зопиру, обуздавший все наличествующие в 
нем низменные страсти и пороки (и учившийся как у жрицы манте-
янки Диотимы, так и у гетеры Аспазии), но в той или иной степени 
каждый из выдающихся философов, не исключая Пифагора, Пла-
тона, Аристотеля и т.д. 

Гуманитарный и эвристический потенциал этой идеи фено-
менален: она, по существу, утверждала, что каждый человек, будь 
он свободный или раб (как, например, Эпиктет), царь или плебей, 
мужчина или женщина, эллин или варвар, мог с равным правом и 
возможностями надеяться, обратившись к философской теологии и 
соответствующим психотехникам, развить личными усилиями 
(большими или меньшими, в зависимости от дарований) свои по-
тенции до сверхчеловеческого уровня, став после смерти полубо-
жественным существом или даже божеством.  

Ее глубокое и плодотворное влияние чувствуется, наверное, 
и в практиках «терапевтов», о которых пишет Филон Александрий-
ский, и, возможно, некоторых аспектах христианской концепции 
жизни анахоретов и монахов, и в правилах Университетов, и в духе 
многочисленных демократических учений. Мало также сомнений в 
том, что именно эта концепция философского духовного аристо-
кратизма повлияла на антропологию Ф. Ницше (Странник и его 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

171

тень. – М., 1994. – С. 10) и, возможно, стала отправной точкой для 
разработки им идеи сверхчеловека, рождающегося из преодоле-
вающего себя человека.  

 
Майевтика как философско-теологическая синусия 
 
В философии как гуманитарном знании эта специфика про-

является также в принципиально коллективном и диалогическом 
характере философствования, что не исключало, а предполагало 
независимость мышления каждого свободного индивидуума. 
Мышление, ориентированное на истину, становилось основанием 
личностных поступков и деятельности. Таким образом, в философ-
ском мышлении свобода (божественная по своей природе), истина 
(тоже аспект Божества), а также божественность субъекта и объек-
та (хотя и онтологически разные) совпадали. 

Некоторые из этих характерных особенностей в гуманитар-
ных аспектах античной теологии можно рассмотреть на примере их 
реализации в жизни и деятельности Сократа. Порфирий пишет, что 
в отрочестве Сократ вел неблагопристойную жизнь, но в 17 лет по-
знакомился с Архелаем (учеником Анаксагора), возле которого ос-
тавался много лет; Суда утверждает, что Сократ был сначала уче-
ником, а затем стал и любовником последнего. Вняв, по 
собственному признанию, призыву Бога, Сократ обратился к фило-
софии (олицетворением которой он остается до сих пор) и стал ду-
ховным наставником афинян. Многие современники отмечали па-
рализующее или, как они это называли, медузиирующее воздей-
ствие Сократа на своих собеседников, но секрет и механизм этого 
феномена до сих пор детально не исследовался. Как кажется, эл-
линский мудрец стремился привести своего собеседника в проти-
воречие со своими хотя и базисными, но глубоко ложными убеж-
дениями, формирующими границы его «туннеля существования», 
чтобы не просто расширить горизонт восприятия данного индиви-
да, а и указать ему вектор роста к подлинному бытию, выход из 
«пещеры мнений» к свету истины, хотя бы приоткрыть перед чело-
веком дверь ноуменального мира. При этом Сократ действовал не 
один, а с помощью некоего Божества, Которое воздействовало че-
рез философа, что и генерировало, возможно, парализующий эф-
фект воздействия. То есть рационально-логический, личностный и 



II. ОБЗОРЫ 

 

172

сверхъестественный элементы действовали совместно, образуя 
специфическую, но типичную для Античности матрицу. 

В связи с этим эвристичной представляется статья Г. Террен-
та (H. Tarrant) (17), в которой на основании анализа новейшего 
критического издания Марком Джойелом (M. Joyal) диалога Пла-
тона «Феаг» (14) показана решающая роль именно личного пребы-
вания обучающегося вблизи харизматической личности Сократа 
(т.е. любого аналогичного Учителя) для инициации успеха пай-
дейи. Более того, Террент однозначно показывает, что причиной 
такого влияния античного философа на свое окружение является не 
столько он сам, сколько действующая через него сила Божества, 
Которое, вероятно, и является непосредственной причиной указан-
ного выше паранормального воздействия.  

Таким образом, получаемое через Сократа знание содержит в 
себе мистическую компоненту, понимаемую, прежде всего, как 
проявление божественного, т.е. до конца принципиально не экс-
плицируемого человеческим разумом элемента.  

Несмотря на то, как показал Джойел, что есть основания от-
нести «Феаг» к платоническим диалогам, созданным в Академии 
Полемона уже после смерти Платона (предположительно в период 
300–275 гг. до н.э.), содержащиеся в нем сведения углубляют зна-
ния о механизмах обучения, практиковавшихся в Древней Акаде-
мии. Главный интерес представляет часто используемый здесь 
термин συνουσια, семантика которого, в том числе, характеризует 
качество педагогического воздействия Сократа как на тех, кто уча-
ствует в беседах с ним, так и на тех, кто просто находится рядом. 
Отношения наставник – ученик первоначально являются частью 
значений понятия συνουσια, или «бытия вместе с». Однако не ис-
ключено, замечает Террент, что это же существительное было эв-
фемизмом сексуального отношения, хотя оно регулярно использо-
валось и для обозначения интеллектуальных занятий с учителем. 
От Гомера и до V в. до н.э. συνουσια могла также означать совмест-
ное нахождение для винопития и секса, но в «Феаге» это слово ис-
пользуется для обозначения совместного нахождения в смысле:  
1) образовательных целей; 2) повторяющихся встреч; 3) отношения 
между учеником и его ментором (17, с. 133). Террент также пред-
лагает рассмотреть этот термин в связи с ролью повитухи, которую 
Сократ приписывает себе, когда объясняет, какие услуги он пред-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

173

лагает. Как и настоящая повитуха, он ассистирует беременным 
(правда, концептуально) индивидуумам, что также может обозна-
чаться в виде συνουσια, так как включает в себя как тесный физиче-
ский контакт, так и беседу (17, с. 137). В диалоге «Феаг» наиболь-
ший интерес, считает Террент, привлекает концепция божествен-
ного или почти божественного контроля над тем, начнет ли моло-
дой человек свои занятия с Сократом, будет ли их продолжать и 
получит ли от этого какую-либо пользу. В связи с этим рассматри-
вается детальное описание в «Теэтете» близости деятельности на-
стоящей повитухи и повивального искусства Сократа; в 149b5–c4: 
повитуха сама уже не способна зачать – 150с3–8 (ср. 157с7–8): Со-
крату также запрещено самому «зачинать». 149с5–c8: повитуха ис-
кусна в различении тех, кто беременен (151b2–3, b7–8; ср. 148e6–7, 
157d2–3): Сократ также может сказать, кто интеллектуально бере-
менен, а кто – нет. 149с9–d4: повитуха имеет лекарства и свое кол-
довство для стимулирования и облегчения родов, увеличения фер-
тильности или провоцирования выкидыша – 151a8–b3 (ср. 157с9–
d2): Сократ умеет стимулировать «роды» и прекращать их. l49d5–
50a6: повитухи знают, какие мужчины могут произвести лучших 
детей для их клиентов, – 151b3–6 Сократ умеет аранжировать по-
лезные интеллектуальные «введения». При этом в (150d4–5) указы-
вается, что значительный прогресс делают лишь те, кому Бог это 
разрешает. В 150d6–151а5 говорится, что, хотя сам ученик ответст-
венен за «концепирование», однако Сократ разделяет с божеством 
ответственность за его роды и последующий прогресс. В 150е4–7 
описывается «выкидыш» правильных идей, если ученики оставля-
ют Сократа, и смерть «новорожденных» из-за плохого «кормле-
ния» – амплификация сравнения с повивальным искусством (и этот 
параллелизм гораздо больше чем просто метафора). Далее говорит-
ся, что среди тех, кто оставил занятия, а затем захотел вернуться к 
ним, божественный знак одних исключает, а другим позволяет 
дальнейшее усовершенствование (151а2–5). Между 151d2–151а6 
также имеется терминология отношений συνουσια (17, с. 147–149).  

«Теэтету» посвящено и специальное исследование Д. Седли 
(D. Sedley), в котором также показывается, что Сократ в этом диа-
логе функционирует как повитуха платонизма: он задает правиль-
ные вопросы, вынуждает собеседников признаться в своем неведе-
нии, но останавливается, не давая определения знанию. Дескло 



II. ОБЗОРЫ 

 

174

(M.–L. Desclos) в связи c этим показывает, что анонимный и мол-
чащий собеседник Сократа в таких диалогах, как «Хармид», «Ли-
сий» и «Государство» выполняет важную философскую роль, так 
как он своим молчанием создает диалогически пустое пространст-
во, которое должен заполнить сам читатель, который, таким обра-
зом, оказывается в интерактивной позиции и провоцируется к 
мышлению. При этом, как указывает Асерби (F.A. Acerbi), Платон 
имеет привычку приводить и все математические примеры в не-
прозрачной форме (Тим. 35с–36b; Гос. 546b–d; 546b4; 587с–d; 
204b–с; Закон. 737е–738а; 771b–d;), требующей дальнейших само-
стоятельных усилий для их разъяснения и понимания, что ясно 
свидетельствует о сознательном и систематическом применении 
этого эвристического принципа. Тем самым роль диалектики у Со-
крата – ассистировать другим в создании интеллектуального по-
томка, несмотря на собственную неспособность произвести своих 
концептуальных детей (17, с. 148) и способствовать тем самым – и 
едва ли не в первую очередь – интеллектуальному «пробуждению» 
и развитию своих собеседников, т.е. получению ими преобразую-
щего опыта-переживания, улучшающего и повышающего онтоло-
гию данного человека. «Теэтет», таким образом, указывает на не-
разрывную связь между прежней, сократической фазой текстов 
корпуса диалогов и новой, платонической, с ее развитым концепту-
альным аппаратом, но общим для обеих остается фокальное значе-
ние гуманитарного дискурса – человека, его пайдейи и теозиса.  

Автор «Феага», по-видимому, считает, что все апелляции к 
Богу в связи с повивальным искусством Сократа (150с–d, 151d1, 
210с6–d1) и божественному знаку (151а4) указывают на одну 
сверхчеловеческую Силу, которая может проявлять себя различ-
ным образом (14, с. 83–89). Здесь, как и во многих других диалогах 
Платона, Сократ эксплицитно понимается и репрезентируется как 
человек, руководимый Божеством, Которое действует посредством 
его и через него. И он сообщает, что эта Сила может совсем исклю-
чить кого-то из общества Сократа, может позволить просто нахо-
диться с ним, а может и активно помогать. Причем в 150d4 этого 
диалога содержится намек, что божественное соизволение отно-
сится не столько к самому факту «синусии», сколько к тому, прине-
сет ли ее продолжение значительный прогресс, т.е. обладает про-
гностическим качеством. В любом случае, замечает Террент, 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

175

совместное пребывание должно быть достаточно длительным, что-
бы определить, настолько ли «беременен» данный индивид, чтобы 
получить пользу от услуг Сократа. Если эмбриона нет, философ 
обычно советует обратиться с вопросами к другим интеллектуалам. 
Принимая во внимание все случаи божественного вмешательства в 
«Теэтете», полагает Террент, объяснением успеха обучающегося 
может быть божественная помощь вроде той, которая предполага-
ется в Евтифр. 290d–91а. Она же, в первую очередь, значима и для 
подлинной интеллектуальной беременности (17, с. 139–140).  

С другой стороны, описывается также печальная судьба Ари-
стида, который за короткое время чрезвычайно много «прибавил» 
(επεδεδωκει) в самоулучшении, но, забыв роль Сократа в этом про-
цессе, приписал все успехи самому себе (гюбрис) и слишком рано 
покинул синусию мудреца. Связавшись затем с плохим обществом, 
он растерял все, чему научился, убедился в собственном невежест-
ве и стал вновь искать возможности вернуться к Сократу – успех в 
философии ставится в прямую зависимость от гуманитарной сре-
ды. В «Теэтете» 176е–77b показано, что люди не замечают, как 
выбор неправых путей приводит к ассимиляции и пагубных пара-
дигм. Оба диалога противопоставляют συνουσια с Сократом 
συνουσια с нечестными людьми. В случае восприимчивых индиви-
дуумов их прогресс облегчается первым и задерживается послед-
ними. Ассимиляция божественного влечет за собой справедли-
вость, тогда как несправедливость увлекает в противоположном 
направлении, поэтому решающее значение для молодых людей 
имеют доступные им ролевые модели (17, с. 140–141). Таким обра-
зом, следует отметить, что этические ценности концептуируются 
как трансцендентные и транслируются человеку Божеством, но, 
опять-таки, именно они формируют в человеке именно человече-
ское, высшие и наиболее ценимые качества.  

При этом сам Сократ как всегда утверждает, что он «не 
мудр», хотя и является самым мудрым из людей, по речению ора-
кула, а древние греки почитали богиню мудрости, считая мудрость 
высшей ценностью и доказательством того, что человек также раз-
деляет ее божественную миссию. Они верили в универсальный и 
божественный Логос, в котором видели источник мировой мудро-
сти, которая дает возможность целенаправленных конфликтов бо-
рющихся сторон и их разрешения. Именно это и дало начало кон-



II. ОБЗОРЫ 

 

176

цепции диалектики, или развития, происходящего от противо-
стоящих друг другу сил, которые, однако, встречаются уже в ином 
дискурсе на более высоком онтологическом плане, на уровне ранее 
созданного и пронизывающего мир порядка, гарантированного Ло-
госом. И именно этот Логос, Божество, вероятно, непосредственно 
транслирует людям мудрость и знания. 

«Феаг» в этом отношении еще более эксплицитен, так как 
Аристид прямо сказал Сократу, что ничему у него не научился, но 
делал успехи (επεδιδουν), когда был с ним, даже если находился не 
в одной с ним комнате, но в том же доме; прогресс был еще боль-
ше, когда он смотрел (130d8, е1) на Сократа, и наибольшим, если 
Аристид сидел рядом с мудрецом и касался его: «Я делал успехи, 
когда находился вместе с тобой и даже если был с тобой не в одном 
и том же помещении, а всего лишь в одном с тобой доме; а еще бо-
лее преуспевал я, когда находился с тобой в одном помещении, и 
уже гораздо больше, казалось мне, когда, находясь с тобой в одной 
комнате, я смотрел на тебя, говорящего, а не глядел в это время в 
сторону; самые же великие и многочисленные успехи сопутствова-
ли мне, когда, сидя рядом с тобою, я тесно к тебе прикасался» (6, с. 
124). Однако в компании других людей благотворное влияние Со-
крата постепенно исчезало (130с8), чего не было бы, будь дело 
только в аргументах и убеждении. Тем самым оба диалога, «Те-
этет» и «Феаг» подчеркивают, что влияние Сократа на свое окру-
жение было результатом не просто слушания, а особого опыта пе-
реживания его присутствия. Причем, как можно заключить по 
прямому указанию, содержащемуся в последнем диалоге, заметную 
роль в этом процессе изменения личности играет и демонический 
эротизм Сократа, его компетентность в науке любви, в которой он 
превосходит, по собственному признанию, всех людей. Поэтому 
синусия, заключает Террент, оказывается идеальным термином для 
описания его отношения с присутствующими, так как этот термин 
имплицирует скорее отношение с ментором, чем с лектором, учи-
телем логики или любителем выспрашивать. Таким образом – и это 
наблюдение Террента чрезвычайно важно для понимания гумани-
тарной специфики синусии, – успехи в диалектике не являются ос-
нованием улучшения личности, скорее, сам ее личностный про-
гресс обеспечивает успехи на пути диалектики (17, с. 141–145). А 
вся статья убедительно показывает как теономность майевтики и 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

177

пайдейи Сократа, так и экстремальную важность факта прямого 
воздействия Божества на людей для их интеллектуального и мо-
рального прогресса. 

 
Гуманитарный аспект философского мистицизма 

 
Античные философы не старались покорить мир, управляе-

мый Божественным Логосом, своим малым человеческим умом, а 
стремились приобщить последний к сакральности мира, дать воз-
можность Первому действовать через последний, а позже и иден-
тифицироваться с Ним. Поэтому философская теология всегда 
включала в себя и элемент мистицизма, составлявший одновре-
менно существенный момент ее гуманитарного аспекта. Это осо-
бенно заметно в философской теологии Гераклита (учившегося у 
Ксенофана и пифагорейца Гиппаса, заимствовав у последнего свою 
концепцию Огня-первоначала), которая оказала глубокое воздейст-
вие на философию раннего Платона, познакомившегося с ней через 
Кратила. Знаменитое высказывание Гераклита, который превзошел 
всех своей мудростью, «потому что знал, что ничего не знает», 
также стало, по-видимому, стартовой точкой майевтической диа-
лектики Сократа. 

Гераклит первый, говоря о первоначале, не только назвал его 
разумом-словом, но и указал (очевидно, следуя характеристике 
Зевса как кипящего огня) на огнь как на его субстанцию, подчерки-
вая при этом, что все, относящееся к божественным вещам, на-
столько невероятно, что ускользает от акта познания: в подобные 
вещи никто не может поверить (DK, 86). Экзистенциально-
гуманитарное, теологическое и мистическое в этом дискурсе сли-
ваются в единое целое, что далее становится еще очевиднее. 

С людьми, полагает Гераклит, Бог (по меньшей мере Дель-
фийский, т.е. Аполлон) общается посредством знаков и символов. 
Ямвлих предположил, что тем самым Бог еще и упражняет сообра-
зительность людей. Возможно, Гераклит, подражая божеству, так-
же использовал подобные символы, как, например, в случае с яч-
менной болтанкой, о котором рассказывает Плутарх: в ответ на 
просьбу сограждан высказать свое мнение о гражданском мире, 
Гераклит взошел на трибуну, взял килик холодной воды, присыпал 
ячменной мукой, помешал веточкой полея, отпил и удалился. «Тем 



II. ОБЗОРЫ 

 

178

самым, – разъясняет это символическое поведение Плутарх, – он 
показал им, что, для того чтобы сохранить государство в мире и 
согласии, надо отказаться от роскоши и довольствоваться тем, что 
оказалась под рукой» (Плут., О болтлив. 511 В). 

И именно на Дельфийском храме была знаменитая надпись 
«Познай самого себя», которой, по собственному признанию, сле-
довал Гераклит (показавший этот путь Сократу), «искавший самого 
себя» (очевидно, в себе самом) и «выпытывавший самого себя» 
(Д.Л., Х, 5). Эти последние положения, как кажется, ясно указыва-
ют на способность Гераклита вести диалоги «с самим собой»: зада-
вать вопросы («спрашивать самого себя») и получать от своего 
«истинного» («глубинного» и «высшего») Я – возможно, универ-
сального Логоса – рациональные и, вероятно, нетривиальные отве-
ты, неявные для обычного состояния сознания. Диалогическая ав-
топознавательная способность Сократа такая же: в платоновском 
диалоге «Теэтет» он говорит: «Мыслью я называю речь (логос), 
которую душа ведет сама перед собой» (489 С) – термин и его кон-
нотации здесь гераклитовские. Божественное скрывается и раскры-
вается в глубине человеческого.  

По-видимому, именно так понимает данные фрагменты и 
Плотин, написавший: «Я искал самого себя, поскольку бытие еди-
но...». Находя в себе, в своем уме, универсальный нематериальный 
Логос (превышающий индивидуальное Я), ищущий ум философа 
идентифицируется с ним, обретая высшее по сравнению со своим 
предшествующим состоянием бытие и знание. Об этом свидетель-
ствует положение Эфесца, сохраненное Калкидием, о связи чело-
веческого разума с божественным Логосом, которое хорошо согла-
суется с положением Гераклита об общности разума (Логоса) для 
всех людей: «Поэтому должно следовать общему, но хотя разум 
(Логос) – общ, большинство [людей] живет так, как если бы у них 
был особенный рассудок (phronesis)», а также с реальной возмож-
ностью для каждого человека познавать самого себя. Благодаря 
этой «нераздельной связи» также становится возможным для лю-
дей узнавать будущее: человеку во сне «возвещаются» от Логоса 
изображения неизвестных мест и призраки как живых, так и мерт-
вых людей. Видимо, этим же объясняется одобрение Гераклитом 
практики гадания, а также уверенность, что достойные лица преду-
преждаются о будущем божественными силами. В то же время че-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

179

ловеческая природа сама по себе без осознанной и активированной 
знаниями связи с Логосом не обладает разумом. Гераклит указыва-
ет также на зависимость всех человеческих законов от «одного бо-
жественного», который «простирает свою власть так далеко, как 
только пожелает, и всему довлеет, и [все] превосходит» (у Стоб., 
III, I, 179).  

Но философы стремились познать не только себя и мир, но и 
Бога, Который в нем правит. Одной из первых подобных попыток 
была также философская теология Гераклита, развившего доктрину 
Бога-Огня, не только продолжившая аналогичную концепцию в 
Библии (вне зависимости от того, знал о ней Гераклит или нет), но 
и антиципировавшая, возможно, представление о Боге – Св. Духе, 
нисшедшем на апостолов в Новом Завете в виде языков пламени, а 
также странный опыт Б. Паскаля, к которому Бог также явился в 
виде огня.  

Одну из самых глубоких современных нон-пантеистических 
интерпретаций философии Гераклита как теологии, интегрирую-
щей в единое целое всю систему мысли Эфесца, предлагает в своей 
статье «Теология Гераклита» и А. Дроздек (11). Логос для Геракли-
та столь важен, что он открывает свою книгу его описаниями (В 1). 
Согласно В 2 Логос всеобщ, что свидетельствует о его идентифи-
кации с божественным законом, парадигмой человеческих законов 
во В 114. Но вечно живой огонь также одновременно как вечен, так 
и всеобщ. Являются ли они одним и тем же? Это возможно, но бо-
лее вероятно, по мнению Дроздека, что Логос является одной сто-
роной вечно живого огня: огонь разумен, а его разумность и есть 
логос огня. Тем самым логос оказывается рациональностью вечно 
живого, божественного и разумного огня-архэ. Эта рациональность 
включает в себя рассудок («фронезис»), теоретическое мышление и 
память. Бог и логос являются идентичными в этом аспекте, и по-
знание Логоса оказывается познанием Бога. Ученый также показы-
вает, что и Единое Гераклита, «Единственно-мудрое», также явля-
ется Логосом, т.е. еще одним измерением Бога (11, с. 51–52). 
Дроздек не сомневается в том, что философия Эфесца теистична.  

Для понимания связи философско-теистических и гумани-
тарных аспектов в учении Гераклита существенны также его взгля-
ды и на душу, которую он называл огненной, полагая, что она со-
стоит из разумного огня (Ипполит: «разумен… огонь» – φρονιμον... 



II. ОБЗОРЫ 

 

180

το πυρ), считал ее «искоркой звездной субстанции», и, таким обра-
зом, также божественной. Именно с этим должно быть связано 
также отсутствие у нее, как у «бесконечного огня», божественной 
звездной субстанции, границ (Д.Л., IX, 7). Душа путешествует 
вверх и вниз по Универсуму, так как устает сопровождать Демиур-
га и, оставаясь наверху, вместе с Богом обходить по кругу Вселен-
ную, а также находиться у Него в подчинении. Поэтому, желая об-
рести покой и в надежде на власть, т.е. движимая гюбрисом 
(гордыней), она ниспадает вниз. Однако здесь ее ждет тяжелое раз-
очарование. По словам самого Гераклита, «когда я блуждал и оши-
бался, я спустился в этот мир отдохнуть, но в нем попал в еще 
большие усталость и утомление» (Арабс. аноним, I, 18), – в этом 
фрагменте не только содержится указание на метемпсихоз и прямо 
говорится о сохранении у философа памяти предшествующего су-
ществования, но и эксплицитно утверждается, что душа человека – 
божественная жилица Вселенной: именно там ее подлинная роди-
на, там среди божественных сущностей она проводит основную 
часть своего существования, там реализует свое предназначение. 
Знаменательно также внутреннее переплетение онтологического и 
гуманитарного во всех дескрипциях миграции душ у Эфесца. Со-
гласно свидетельству Аристотеля, Гераклит полагал, что Душа 
(Космоса) является первоначалом, так как считал ее испарением, из 
которого образуются другие элементы (вода и земля). Он также 
думал, что она является наиболее бестелесным из всех элементов и 
вечно текущим. 

Эфесец резко противопоставлял душу и тело, считая, что 
судьба первой после того, как она выйдет из тела, существенно за-
висит от того, как она провела время своей земной жизни. По мне-
нию Гераклита, необразованная душа гибнет сразу же по выходе из 
тела, а образованная и закаленная добродетелями живет чрезвы-
чайно долго, так что даже выдерживает экпюрозу Вселенной, кото-
рая превосходит фазу погасшего огня в три раза. Трупы же, по сло-
вам философа, годятся только «на выброс пуще дерьма». При этом 
состояние души, ее «качество», зависит также как от питания, так и 
образа жизни. Мусоний Руф связывает высказывание Гераклита 
«Сухой свет — душа мудрейшая и наилучшая» с тем, что для лю-
дей наиболее сходной с божественной пищей была бы пища лег-
чайшая и чистейшая. Если бы люди питались такой пищей, то их 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

181

души были бы чистыми, сухими и наилучшими, а тем самым – и 
мудрейшими. Такая душа пролетает «сквозь тело, словно молния 
сквозь тучу». Поэтому алкоголь вреден душам, которые становятся 
от него влажными, а пьяные – теряют рассудок: «Когда взрослый 
муж напьется, его ведет безусый мальчик; он же сбивается с пути и 
не понимает, куда идет, ибо душа его влажна» (Стоб., III, 5, 7). Но, 
судя по сохранившемуся у Климента Александрийского и Плутар-
ха фрагменту, Гераклит считал причиной попадания душ в Аид не 
только пьянство, но и распутство: «Не твори они шествие в честь 
Диониса и не пой песнь во славу срамного уда, бессрамнейшими 
были бы их дела. Но тождествен Аид (здесь – “Срамный”) с Дио-
нисом, одержимые коим они беснуются и предаются вакхованию» 
(Клим. Алекс., Протр, 34, 5). Мудрые же и добродетельные души 
находятся в эфире среди божественной огненной субстанции. Та-
ким образом, Гераклит, как и пифагорейцы, придает огромное зна-
чение образованию и воспитанию души человека (т.е. гуманитар-
ному дискурсу), связывая с ними ее посмертную судьбу.  

На примерах Гераклита, Сократа, Платона, Плотина очевид-
но, что античные философы чувствовали в себе божественное на-
чало и ощущали его связь с Божественностью Космоса. Учет этого 
существенного аспекта в организации как всего мира, так и среды 
существования людей увеличивал возможности понимания и адек-
ватных ответов на внешние и внутренние вызовы, делал общую 
картину мира намного более динамичной, сложной, глубокой, яр-
кой и приближенной к реальности, чем только одномерное физиче-
ское восприятие мира, которое, собственно, в Античности не суще-
ствовало. Философ сознавал себя космополитом – гражданином 
Космоса – сначала, а затем уже Земли, Афин, Милета, Эфеса или 
какого-либо иного города, и в то же время как философ, так и 
обычный эллин были не только в высшей мере националистами, но 
и расистами, а также сексистами – считали греков-мужчин высшей 
человеческой расой.  

Таким образом, в сознании и мировоззрении философа син-
тезирующее мышление, наука, религия и направленность экзистен-
циального вектора на Бога не были разъединены, а образовывали 
органичное единство человеческого качества. А это, естественно, 
генерировало понимание, что единство мира – в его Божественно-
сти, в замысле, в едином дизайне, воплощающейся идеальной схе-



II. ОБЗОРЫ 

 

182

ме, стоящей за всеми материальными явлениями, которые в силу 
этого оказываются необходимыми элементами трансцендентного 
Плана. 

 
Принцип онтологической иерархии 

 
Он проявляется в понимании иерархичности не только мате-

риального, но и духовного миров, а также релевантных гуманитар-
ных структур в них, что является характерной особенностью уже 
для самых первых систем античной философской теологии, но осо-
бенно наглядно представлено у Платона и последующих мыслите-
лей, кульминируя в великих системах неоплатонизма, а также в 
органическом сочетании всех частей этой иерархии в структурно 
расчлененном и в то же время едином акте событий реальности, 
хотя и находящихся на разных уровнях бытия, но взаимосвязан-
ных. И такой способ понимания, по-видимому, характеризовал уже 
высший тип мышления мудрецов, видевших «глазами души» мета-
физическую зависимость событий физического Космоса от явлений 
духовного и умопостигаемого мира; и наоборот: влияние поступ-
ков в этой жизни на посмертную судьбу души человека в мире 
ином. Здесь естественным образом происходит интеграция гумани-
тарного и естественно-научного знания, объединяющихся в пер-
спективе высшего первоначала – Бога. Это особенно ясно репре-
зентировано в современном анализе и оценке платонизма, которые, 
например, суммируя результаты различных исследователей, пред-
лагает в своей статье Л. Джерсон (12), считая его господствующей 
формой философии в Древнем мире более чем 800 лет: от своего 
основателя до VI в. н.э. 

Как считает М. Диллон, даже ранний стоицизм является раз-
витием и формализацией современного ему платонизма. Эпикуре-
изм, наверное, был единственным исключением из того правила, 
что все философы Античности избирали последний в качестве от-
правной точки своей рефлексии, даже те, кто ставил перед собой 
задачу его опровержения. Аристотель, полагает Джерсон, также 
был платоником, детально обосновывая этот тезис как ссылками на 
мнения античных философов, так и анализом доктрин обоих фило-
софов (12, с. 269–276). Как пишет Симпликий, суждения Аристоте-
ля были авторитетными в отношении чувственно познаваемого ми-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

183

ра, тогда как Платона – интеллигибельного. Различия между ними 
только внешние и возникают из-за того, что Платон подходит к 
анализу феноменального мира на основе принципов, полученных 
при изучении интеллигибельного («сверху вниз»), а Аристотель 
идет в противоположном направлении. Можно также просто ука-
зать на то, что платоники обращались к Аристотелю как к фило-
софскому введению, чтобы лучше понять платонизм (там же, с. 
259). Подход сверху вниз значит, что удовлетворительное понима-
ние наблюдаемых феноменов никогда не может быть найдено в 
терминах, например, их физических частей, а должно быть открыто 
в их нередуцируемых, интеллигибельных принципах. Джерсон ре-
зюмирует суть платонизма в следующих характеристиках. 

1. Универсум является системным единством. Этот тезис – 
наиболее глубокое наследие платонизма, полученное от досократи-
ков, которые понимали это единство мира в том смысле, что кон-
ституанты и законы последнего, сообразно которым он функцио-
нирует, реально и интеллигибельно связаны друг с другом; 
благодаря этому единству и возможно систематическое познание 
мира. Поэтому отдельные доктрины метафизики, эпистемологии, 
этики и т.д. ультимативно соотносятся друг с другом внутри этой 
системы. Более того, они нераздельны, так как принципы, которые 
дают возможность формулировать концепции в одной области, 
идентичны с теми, которые разрешают это в другой. 

2. Это систематическое единство является иерархией, кото-
рая может быть эксплицирована. Платонический образ мира (ключ 
ко всей системе) видит в универсуме иерархию, которая должна 
быть понята сверху вниз на основании, главным образом, двух кри-
териев: а) простое предшествует сложному; б) интеллигибельное 
предшествует чувственному. Предшествование в обоих случаях не 
темпоральное, а онтологическое и концептуальное. Тем самым по-
нимание сложного и чувственно воспринимаемого зависит от ин-
терпретации простого и интеллигибельного, так как последнее яв-
ляется объяснением первым, а ультимативным объясняющим 
принципом в универсуме должно быть неквалифицируемое про-
стое. В силу этого платонизм является в определенном смысле ре-
дукцизмом, но иначе, чем философия, идущая «снизу вверх»; он 
редуктивен концептуально, но не материально. Может ли и до ка-
кой степени неквалифицируемое простое быть интеллигибельным 



II. ОБЗОРЫ 

 

184

или же оно в каком-то смысле трансцендирует интеллигибель- 
ность – является глубоким вопросом в самом платонизме. 

3. Божественное образует нередуцируемую объясняющую 
(экспликативную) категорию. Существенной частью системной 
иерархии является Бог, приводимый, прежде всего, для объяснения 
чувственного мира или мира становления. Платонизм фокусирует-
ся на идее, что божественное имеет всеобъемлющую объясняющую 
силу – нет ничего, что оно бы не могло объяснить. Таким образом, 
онтология и теология становятся нераздельными. Платоновское 
понятие божества включает в себя также неустранимый персональ-
ный элемент, который часто ослабляется из-за разнообразных уси-
лий использовать как интеллигибельное, так и простое наряду с 
божественным для объяснения всего остального. Остающийся лич-
ностный элемент божественного агента в этом транзитивном  
порядке удерживается ввиду базового платонического тезиса и 
увещевания к человеку «стать подобным Богу». Благоволение  
и провидение считаются существенными чертами божества, осо-
бенно когда оно рассматривается в «деперсонализированном» ва-
рианте. 

4. Психологическое конституирует нередуцируемую объяс-
няющую категорию. Для платонизма сам универсум является жи-
вым и полным живых существ, а душа является принципом жизни. 
При этом жизнь не считается эпифеноменом или чем-то распола-
гающемся на неживом. Напротив, именно душа играет уникальную 
экспликативную роль в систематической иерархии; несмотря на то, 
что она является базовым объясняющим началом, души индивидов 
адаптированы и субординированы во всеобщей иерархии. Одной из 
центральных тем платонизма было отношение между интеллектом, 
мышлением и интеллигибельным, с одной стороны, и душой – с 
другой. Как физическое считалось не сводимым к материи, так и 
интеллигибельное не редуцировалось к психическому. При этом 
интеллектуальное не было ни аспектом, ни дериватом психическо-
го, а предшествующим ему. 

5. Личности принадлежат систематической иерархии и лич-
ностное счастье заключается в достижении утраченной в ней пози-
ции. Все платоники считали, что в некотором смысле личность и 
является душой, которая бессмертна. Поскольку, возможно, наибо-
лее важной чертой божества было бессмертие, целью воплощенно-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

185

го индивидуального существования было «стать подобным Богу». 
Эта задача состоит в установлении гармонического соотношения 
между тем, «что есть», и тем, «что должно быть». Таким образом, 
нормативное заткано в то, что объективно и реально, а люди при-
зываются стать тем, чем они «реально», поистине, или идеально 
являются. Поэтому можно утверждать, что необходимость «стать 
подобным Богу» является первым принципом платоновской этики. 
И это – вполне достижимая цель. Как показывает Шлезак  
(Szlezak Th.), существует возможность двух противоположных ин-
терпретаций концепции философии у Платона: философия как бес-
конечное стремление – против философии, способной достичь цели 
в обретении знания. В пользу последнего Шлезак приводит  
532е3, где говорится об «отдыхе от пути и конце путешествия». 
Сократ, кроме того, говорит о «достаточном видении блага» 
(519d1–2) и атрибутирует душе силу находиться в ее созерца- 
нии (518с9–10), а также исследовать и видеть, каково оно  
(516b6–7). 

6. Эпистемологический порядок включен в метафизический. 
Когнитивные модусы иерархически градуированы соответственно 
иерархическим уровням объективной реальности, так что высший 
модус когнитивности соответствует первым экспликативным 
принципам. Все когнитивные модусы, включающие чувственные 
восприятия и нуждающиеся в них как условии своего функциони-
рования, являются низшими сравнительно с наивысшим модусом. 
То, что личности могут быть субъектами как наивысшего когни-
тивного модуса, так и самых низких, указывает на двусмыслен-
ность или конфликт в личности между страстями воплощенного 
человеческого существа и желаниями идеального развоплощенного 
когнитивного агента. Этот конфликт рефлектируется, например, в 
различных атрактах созерцательного и практического (12, с. 260–
262). 

Это, по мнению Джерсона, основные черты платонизма. Ос-
тальные, включая теорию идей, являются деривативными (12, 
с.262–264). Таким образом, даже в высшей степени лаконичное из-
ложение основных принципов платонизма показывает в нем не 
только онтологичность и ультимативность божественного перво-
начала, но и необходимость для человеческих существ уподобле- 
 



II. ОБЗОРЫ 

 

186

ния Богу (следовательно, Его познания) и возвращения к первона-
чально занимаемой позиции в интеллектуальной иерархии, что 
также указывает на особый онтологический статус как человече-
ских душ, так и самого процесса их миграции.  

 
Специфика языка и мышления 

 
Философско-теологическому подходу свойственны систем-

ность и когерентность мышления, охватывающая все части и сфе-
ры мира и связывающая их в единую и цельную динамическую 
картину, имеющую иерархию бытия, целей своего существования, 
функционирования, направления развития и требующую соответ-
ствующей коэволюции людей и, прежде всего, их лидеров. В дис-
курсе античных философов практиковалось использование не так 
однозначных технических терминов с фиксированной семантикой 
(что особенно нехарактерно, например, для языка философии и фи-
лософской теологии), как лексем с широким семантическим полем, 
значения которых определяются контекстом и нередко охватывают 
сразу ряд понятий, что создает синтетический эффект многоуров-
невого понимания рассматриваемого явления или его аспекта од-
новременно с нескольких точек зрения. В этом, вероятно, проявля-
лась и особенность греческого языка как синтетического в 
противоположность современным – аналитическим. 

Широко применялись также символы, метафоры и уподобле-
ния для выражения глубоких и глобальных смыслов, потребовав-
ших бы иначе многословного выражения. Для наблюдаемых фено-
менов всегда разыскиваются метафизические основания их 
существования и функционирования, которые возводятся к боже-
ственным элементам Космоса. При этом процессы получения зна-
ния, развития человека, познания природы и Богопостижения так-
же составляют единое действие.  

 
Некоторые другие гуманитарные компоненты 

философской теологии Античности 
 
Философская теология как часть гуманитарного знания раз-

вивалась также, пока существовала особая институциональность, 
состоявшая в классическом виде (Академия и Ликей), из: а) тиасиса 



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

187

(религиозного объединения вокруг жертвенника божеству); б) ли-
дера школы, первый из которых получил свои знания и миссию 
непосредственно от Божества, а последующие рецептировали их 
вместе со специальным психологическим и ментальным тренингом 
у своего предшественника; в) учеников, которые слушали лекции и 
участвовали в обсуждении философских проблем; г) библиотеки 
общей и специальной литературы; д) архива школы; е) экономиче-
ского и финансового источников, покрывающих материальные из-
держки ее существования. 

Существовала непрерывная и длительная философская пре-
емственность школ, внутри которых осуществлялась трансляция 
как экзотерических и эзотерических знаний, так и психотехник 
развития личности, а также особого философского образа жизни, в 
котором фиксировался ее дух, транслировавшийся затем через си-
нусию ученикам. И именно это духовное начало, по-видимому, 
одушевляло и объединяло традицией всю последовательность 
мыслителей.  

Особенностью гуманитарного аспекта античной философ-
ской теологии было также то, что эти знания вначале чаще и боль-
ше запоминались, чем записывались. При этом важной особенно-
стью было то, что усваивались не только знания, но и рассуждения, 
приводящие к ним. Таким образом, познание, в том числе теологи-
ческое, становилось аподиктичным, доказательным, и не основы-
валось уже исключительно на авторитете традиции, учителей, вере 
или откровении Божества, переданного через поэта или боговдох-
новенную личность. 

Процесс философско-теологического познания в своем гума-
нитарном аспекте имплицировал также эстетический момент: он 
был интеллектуально-прекрасным, и эта красота не ограничивалась 
только строгостью логики и изяществом доказательства, она могла 
включать в себя и включала внутреннюю красоту литературно-
художественной обработки текста, различных риторических фигур, 
тропов, метафор, ритуалов, даже элементов криптографии. Таким 
образом, процесс познания в качестве разновидности гуманитарной 
деятельности был единством истины, красоты и блага, понимаемо-
го не только как реализация высших, когнитивных и духовных 
способностей человека, но и в качестве достижения конечной цели 
всей деятельности – богопостижения и автотеозиса познающего. 



II. ОБЗОРЫ 

 

188

Тем самым достигались две высшие цели, осознанные и зафикси-
рованные еще Пифагором: следование Богу и уподобление Ему. 

Существовало понимание необходимости для человека сво-
боды вообще и свободы выражения мысли (тем более свободы са-
мого мышления), в особенности как обязательного условия объек-
тивности и эффективности всех видов человеческой деятельности, 
и, прежде всего, – философствования, специально – о Боге и боже-
ственных предметах, как свободный о Свободном.  

Признавалась ультимативная важность позитивной этики и 
добродетелей как основы личности для успешной жизнедеятельно-
сти вообще и специально – философской рефлексии; важнейшими 
считались, как правило, справедливость, разумность, мужество, 
приверженность истине, внутреннее спокойствие, умеренность  
и т.п. 

В философских школах акцентировались и стимулировались 
принципиальная активность субъекта, его природная любознатель-
ность, изобретательность, поиск адекватных решений как теорети-
ческих, так и практических задач.  

Философия была преимущественно философской теологией 
и как таковая главным образом знанием о высшем трансцендент-
ном и поэтому, в сущности, бесполезном для тела и телесного бы-
тия вообще, но не бессмертной души, это знание о Божественном 
было необходимо именно для посмертного существования той ра-
зумной части человека, которая, полагали эллины, не умирает вме-
сте с телом. 

Наличие скептического аттитюда также считалось в некото-
рых философских системах обязательной составляющей научного 
дискурса и, соответственно, человеческого мышления и основанно-
го на нем поведения. Тем самым опять констатируется имманент-
ная связь первого и второго, ставшая парадигмальной для после-
дующих тысячелетий плодотворного развития западной науки. 

 
Выводы 

 
Проведенный анализ показывает, что гуманитарное знание 

как аспект философской теологии (и, обратно, философская теоло-
гия как часть гуманитарного знания) является субъективным по 
форме своего продуцирования, но интерсубъективным по содержа-



Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

189

нию, так как полученная информация обладает общезначимостью 
для всех возможных субъектов данного типа ключевого опыта. Она 
направлена на человека и является важнейшим элементом фило-
софской деятельности, имеющей своей целью очистить и развить 
все высшие способности души, чтобы вернуть ей как жительнице 
высших уровней бытия Космоса, ниспадшей на Землю, утраченное 
богоподобие. При этом проблемы богословия и связанные с ними 
вопросы отношения Бога и человека, Бога и природы занимают как 
в античной гуманитарной культуре вообще, так и в философских 
системах мыслителей этого периода особенно выдающееся, если не 
сказать центральное, место. Почитание богов и различные виды 
отношений с божественными существами не только были важней-
шей частью государственной, политической и социальной органи-
зации древних городов-полисов, они составляли и существенней-
ший аспект бытовой, личной, интеллектуальной и духовной жизни 
эллинов и римлян (к числу которых принадлежали и философы), 
которые связывали с ними различные обстоятельства своей личной 
и общественной жизни не менее чем всевозможные явления приро-
ды и феномены Космоса. Отношение человеческого и божествен-
ного при этом рассматривалось не только как внешнее, касающееся 
различных ситуаций жизни людей, но и, как правило, имманентно-
внутреннее, онтологическое, основанное на понимании божествен-
ности природы как души человека, так и его ума; эллины были 
уверены, что само человеческое мышление также является в своей 
сути божественным, т.е. идентично тому, которое пронизывает весь 
Космос – созданный Богом и сам являющийся божественным и 
мыслящим. В этом специфика гуманитарного дискурса Антично-
сти. Поэтому философская теология как часть гуманитарного зна-
ния в рамках конкретной культурной парадигмы дает возможность 
человеку осознать себя не только внешне, но и внутренне связан-
ным с Универсумом и его Творцом как через его законы, так и не-
посредственно благодаря той частичке Божественного, которое Он 
вложил в человека в акте создания, а также возможностью комму-
никации с Ним через молитву и иные сакрализованные формы об-
щения. Религиозная деятельность составляла центральное содер-
жание гуманитарных отношений в Античности, и философская 
теология эллинов, их рефлексия над атрибутами Бога не составляла 
здесь исключения. Вследствие этого можно, по-видимому, утвер-



II. ОБЗОРЫ 

 

190

ждать, что и жизнь, и мышление антиков были по преимуществу 
теоцентричны – и в этом суть античного гуманитарного дискурса.  

Существенной была также совместность проживания (сину-
сия) философов, часто объединяющихся на сакральном топосе во-
круг священного жертвенника, и таким образом, гуманитарное, ду-
ховное и интеллектуальное интегрировались и динамично 
взаимодействовали как в совместной жизни этих личностей, так и в 
их интеллектуальной деятельности. При этом формируемые здесь 
синэнергетические модели становились затем на тысячелетия гене-
ративными матрицами для дальнейшего плодотворного развития 
философии, науки и культуры.  

 
Список литературы 

 
1. Визгин В. П. Об эмоциональных предпосылках, без которых нельзя было ус-

пешно исследовать законы природы // Историко-математич. исследования. 
Сер. 2. – М., 1999. – Вып. 4 (39). – С. 343–352. 

2. Гуманитарное знание: Тенденции развития в ХХI веке. В честь 70-летия Игоря 
Михайловича Ильинского. – М., 2006. – 680 с. 

3. Диодор Сицилийский. Историческая библиотека. – СПб., 2005. – 377 с. 
4. Пифагор. Золотой канон. Фигуры эзотерики. – М., 2001. – 448 с. 
5. Пифагорейские «Золотые стихи» с комментарием Гиерокла / Пер. с древне-

греч., комментарии, статья Петера И.Ю. – М., 2000. – 160 с. 
6. Платон. Собр. соч.: В 4 т. – М., 1990. – Т.1. – 862 с. 
7. Прокл. Платоновская теология / Пер. с древнегреч., сост., статья, примечания, 

указатели, словарь Лукомского Л.Ю. – СПб., 2001. – 624 с. 
8. Фрагменты ранних греческих философов. – М., 1989. – Ч.1: От эпических тео-

космогоний до возникновения атомистики. – 576 с. 
9. Ямвлих. О египетских мистериях. – М., 2004. – 208 с. 
10. Buzaré E. Stoic spiritual exercises. – Mode of access: 

http://www.geocities.com/stoicvoice/ 
11. Drozdek A. Heraclitus' theology // Classica et mediaevalia. – Copenhague, 2001. – 

Vol.52. – P.37–56. 
12. Gerson L.P. What is Platonism? // J. of the history of philosophy. – Baltimore,  

2005. – Vol. 43, N 3. – P. 253–276. 
13. Gill M.L. Aristotle's Metaphysics reconsidered // J. of the history of philosophy. – 

Baltimore, 2005. – Vol. 43, N 3. – P. 223–251. 

http://www.geocities.com/stoicvoice


Специфика гуманитарного знания  
в философской теологии Античности 

 

191

14. Joyal M. The Platonic Theages: An introduction, commentary, and critical edition. – 
Stuttgart, 2000. – 337 p. 

15. Nebelsick H.P. Circles of God: Theology a. science from the Greeks to Copernicus. 
– Edinburgh, 1985. – 284 p. 

16. Obbink D. All Gods are true in Epicurus // Traditions of theology: Studies in Helle-
nistic theology, its background a. aftermath / Ed. by Frege D., Laks A. – Leiden etc., 
2002. – P. 183–221. 

17. Tarrant H. Socratic synousia: A post-platonic myph? // J. of the history of philoso-
phy. – Baltimore, 2005. – Vol. 43, N 2. – P.131–155. 

 


	II. ОБЗОРЫ
	Г.В. ХЛЕБНИКОВ СПЕЦИФИКА ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ В ФИЛОСОФСКОЙ ТЕОЛОГИИ АНТИЧНОСТИ


